Call for Papers

Schriftlose Vergangenheiten
Der Umgang historisch arbeitender Gelehrter und Wissenschaftler und Wissenschatftlerinnen
mit nicht schriftlich dokumentierten Geschehnissen

Kolloquium am Deutschen Historischen Institut Paris

Zeit: 16.-18. Mérz 2016

Ort: Deutsches Historisches Institut Paris

Organisation: Dr. Lisa Regazzoni (Goethe Universitat/Frankfurt am Main)

Im Mittelpunkt der Tagung steht die Frage, wie historisch arbeitende Gelehrte und Wissenschaftler und
Wissenschaftlerinnen — von der Friihen Neuzeit bis in unsere Gegenwart — mit stummen,
»schriftiosen Vergangenheiten« umgingen bzw. umgehen und welche Geschichten sie darber
erzéhlten oder noch heute verfassen. Unter dem Ausdruck »schriftlose Vergangenheiten« werden hier
sowohl Ereigniskomplexe als auch Kulturen oder Akteure subsumiert, die kein schriftliches Zeugnis
hinterlassen haben bzw. Uber die keine schriftichen Dokumente tradiert worden sind. Dies kann
gleichsam flir die allgemeine Menschheitsgeschichte vor der Verwendung der Schrift wie auch fiir
besondere Menschengruppen gelten, die uber ihre gegenwartige und vergangene Kultur absichtlich
oder unabsichtlich nichts Schriftsprachliches hinterlassen haben. Es handelt sich somit um Grenzfelder
der historischen Forschung, die historisch arbeitende Wissenschaftler und Wissenschaftlerinnen immer
wieder herausforderten und noch heute herausfordern. Dies trifft besonders zu, wenn man bedenkt,
dass die Schriftlichkeit der Quellen immer wieder als Abgrenzungskriterium von »Geschichte« als
Forschungsfeld und als Wissenschaft angewandt wurde. Die Schrift als Trennungsfaktor zwischen der
Vorgeschichte und der Geschichte anzunehmen, den wissenschaftlichen Standard ausschlieBlich der
historischen Arbeit, die auf Schriftquellen beruht zu zuerkennen, die schriftlosen Kulturen als
geschichtslose Gemeinschaften abzuwerten etc., all dies sind Beispiele dafur, wie eng das Schreiben
von Geschichte mit der Frage der Schriftlichkeit zusammenhangt.

Obwonhl die Schrift in verschiedener Hinsicht bestimmend fiir die Geschichte ist, haben sich historisch
arbeitende Gelehrte und Wissenschaftler und Wissenschaftlerinnen immer wieder an diesen
Grenzfeldern versucht und damit den historischen Skeptizismus herausgefordert. Zum Beispiel regten
Identitatsbedirfnisse verschiedene Gelehrte zwischen dem 17. und dem 19. Jahrhundert dazu an,
autochthone, nicht- bzw. vorromische Kulturen im (nord)européischen Raum zu untersuchen. Um diese
Volker historisch zu rekonstruieren, die keine eigenen Schriftzeugnisse hinterlassen hatten, werteten
die Gelehrten menschliche Artefakte jeglicher Art sowie immaterielle Uberreste wie Dialekte,
Traditionen und Méarchen zusehends zu »Monumenten« auf. Anhand komparatistischer Methoden, die
morphologisch &hnliche Formen oder Laute gruppierten, beleuchteten sie einzelne Elemente der
Zusammenstellung im Wechselspiel miteinander. So wurde der Vergleich zwischen den ethnischen
Artefakten aus der Neuen Welt mit den archdologischen aus der Alten im 18. Jahrhundert — um ein
bekanntes Beispiel anzufiihren — zur Erweiterung des Wissens (ber die Kulturen beider Welten
verwendet. Die Schliisse, die aus diesem Vergleich gezogen wurden, waren stets durch den
zeitgenossischen religiosen und politischen Diskurs gepragt und hatten daher ideologische
Implikationen. Dieser Fragenkomplex gewinnt erneut an Bedeutung, wenn es sich etwa um die
Geschichte von Weltregionen handelt, die Kolonien westlicher Méchte waren bzw. noch heute von
diesen dominiert werden; und diese Geschichte nun von »autochthonen« Historikern verfasst wird. Wie
gehen diese jedoch mit der vorkolonialen Vergangenheit des eigenen Landes und ihrer Volksstdmme
um, die moglicherweise nur in Form von oral tradition aufbewahrt worden ist?



Im Zuge der Entstehung neuer Fachdisziplinen im 19. Jahrhundert, wie der Arch&ologie, der
Paléontologie, der Ethnologie etc., die materielle und immaterielle Uberreste als eigenes Belegmaterial
und Untersuchungsobjekte in Anspruch nahmen, wertete die Geschichtswissenschaft die nicht-
schriftlichen Hinterlassenschaften (erneut) ab, oder aber sie bediente sich der Ergebnisse, die diese
neuen (Hilfs-)Wissenschaften herausarbeiteten. Historiker wie Fustel de Coulanges, Karl Lamprecht
und diejenigen der Annales-Schule — um nur einige stellvertretend zu nennen - stellten sich einer
solchen Einschrénkung der Geschichtswissenschaft auf die Verwendung von Schriftquellen sowie auf
die Erforschung der Politik- und Ereignisgeschichte entgegen. Sie forderten dazu auf, das
Untersuchungsfeld der Geschichte auf die Gesamtheit der Spuren der Menschheit auszuweiten.
Dadurch, dass im Laufe des 19. und 20. Jahrhunderts zusehends alle Spuren der Vergangenheit zum
»Monument«, zum unersetzbaren Zeugnis, zum Bedeutungstrdger des einmaligen Geschehens
erhoben wurden, fanden neben den Vélkern als historischen Individuen neue Akteure Eingang in die
Geschichte: die »Letzten« oder auch die »Verlierer« der Geschichte, die Masse der Anonymen, die
marginalisierten Nomadengemeinschaften sowie die Migranten. Als paradigmatisch flir diese
Entwicklung gilt die heutige Genetic History, die aus archdologischen Knochenfunden genetische
Informationen gewinnt und daraus Thesen zur Migrationgeschichte entwickelt.

Im Mittelpunkt der Tagung sollen folgende Fragenkomplexe stehen:

1. Der Verfasser von Geschichte(n): Wer schreibt die Geschichte und in welchem historischen
Kontext? Welcher Bezug hat er zu dieser Vergangenheit bzw. welchen Bezug hat er imaginiert?
Welche Griinde - Identitatsbedirfnisse, religiose oder politische Anspriiche etc. — bewegen den
historisch arbeitenden Gelehrten/ Wissenschaftler? Anhand welcher Kriterien beansprucht er
wissenschaftliche Autoritat in dem Forschungsgebiet? Als Zeuge, Nachfahre, Eingeborener oder
aufgrund besonderer wissenschaftlicher Expertise?

2. Die Epistemologie der Quellen: Wie erklaren Gelehrte und Wissenschaftler und
Wissenschaftlerinnen den Mangel an Schriftzeugnissen? Handelt es sich um eine Vergangenheit,
in der man keine Schrift kannte bzw. verwendete oder sind die Schriftzeugnisse (un)absichtlich
getilgt worden? Welche kiinstlichen, organischen oder immateriellen Uberreste werden im Laufe
der Zeit zum Status historischer Quellen erhoben, um neues Belegmaterial bereitzustellen?
Welche Denkmuster und hermeneutischen Mittel unterstiitzen die Deutung der Quellen bzw.
verhindern dies? Anhand welcher (neuen) Methoden werden die herangezogenen »Monumente«
zum Sprechen gebracht?

3. Die historische Erzahlung: Wie wird die zu untersuchende Vergangenheit raumlich und zeitlich
eingegrenzt? Welches Vorwissen besteht tiber das Forschungsfeld und welches neue historische
Wissen gewinnt man aus nicht-schriftlichen Quellen? Welche Relevanz hat dies fiir die Disziplin
oder das Forschungsgebiet? Welche Art von Geschichte wird damit erzahlt und welche
historischen Erz&hlungen produziert? Welche Art von Geschichte wird damit ausgeschlossen?

4. Die Definition von Geschichte: Welches Verstandnis von Geschichte als Forschungsfeld sowie
als Disziplin wird dabei implizit oder explizit vermittelt? Gegen welches etablierte Muster der
Geschichtswissenschaft und gegen welche Methoden muss es sich ggf. durchsetzen? Hat all dies
das Uberdenken von Geschichte und damit Debatten und Konflikte in der Zunft ausgel6st? Wie
grenzt sich die Geschichte bzw. die historische Forschung von anderen Disziplinen ab und in
welchem Verhéltnis steht sie zu den Hilfswissenschaften? Arbeitet sie mit diesen interdisziplinér
zusammen oder benutzt sie lediglich deren Ergebnisse?

Erwiinscht sind Beitrdge, die sich den oben skizzierten und verwandten Fragen zuwenden, aber auch



daruber hinausgehen konnen. Die Vortrage konnen auf Franzosisch, Deutsch und ggf. Englisch
gehalten werden.

Interessierte Bewerberinnen und Bewerber sind herzlich dazu eingeladen, bis zum 02.08.2015 ihre
Themenvorschlage (ca. 300 bis 500 Wortern), einen aktuellen Lebenslauf, eine Publikationsliste sowie
genaue Angaben zu aktiven und passiven Sprachkenntnissen sowie der etwaigen Vortragssprache in
elektronischer Form (als PDF) bei Frau Dr. Lisa Regazzoni (regazzoni@em.uni-frankfurt.de)
einzureichen.

Wissenschaftlicher Beirat

Rainer Babel (DHIP)

Bettina Severin-Barboutie (UMR Irice, Universitat Paris 1 Panthéon-Sorbonne)
Charlotte Bigg (Centre Alexandre Koyré, Paris)

Andreas Fahrmeir (Goethe-Universitét, Frankfurt am Main)

Pascal Firges (DHIP)

Johan Lange (DHIP)



