Schismes, dissidences, oppositions: la France et le Saint-Siége avant Boniface VIII

6° rencontre de la Gallia Pontificia

Table ronde, organisiert vom Deutschen Historischen Institut Paris
und der Ecole nationale des chartes
Paris, 29. Mai 2009

Bereits zum sechsten Mal trafen sich die Mitarbeiter der Gallia Pontificia und ein
Fachpublikum zu einem Studientag, der alle zwei Jahre, stets am Freitag vor Pfingsten,
stattfindet. Diesmal fanden sich 35 Teilnehmer im DHI Paris zusammen. In seiner
Einflhrung betonte Rolf GroRe (Paris), dass die franzosische Kirche des hohen Mittelalters
zu Recht als verlassliche Stiitze des Papsttums gilt, man aber auch den Spannungen und
Konflikten mit der Kurie, die es schon vor der Auseinandersetzung Philipps des Schénen
mit Bonifaz VIII. gab, Aufmerksamkeit schenken solle. Als Beispiele erwahnte er den
Widerstand des franzosischen Episkopats gegen die Zugestandnisse, die Paschalis 11.
Heinrich V. machte, die Unterstitzung, auf die Anaklet I1. stidlich der Loire zahlen konnte,
nachdem Innocenz Il. von Ludwig V1. und Lothar I11. anerkannt worden war, und den
Konflikt zwischen Suger und Ludwig VII. auf der einen, Eugen I11. auf der anderen Seite,

als die Reform von Sainte-Geneviéve durchgefthrt wurde.

Ludwig Vones (Koln): ,,Schisma, Metropolitangewalt und Landeskirche. Der Erzstuhl von
Narbonne und die Machtstrukturen des katalanischen Raums um die Mitte des 11. Jhs.”,
behandelte die Beziehungen zwischen dem katalanischen Adel des norddstlichen Pyre-
ndenraums, der um die Familie der Grafen von Cerdanya-Besalu zentriert war, und den
Machttragern des septimanischen Raums. Im Mittelpunkt stehen dabei die Versuche zur
Aufrichtung einer landeskirchlichen Stellung durch die Errichtung eines Bistums in Besall
und nach dem Scheitern dieser Bestrebungen die Schwierigkeiten um den Zugriff der
Cerdanya-Besalu-Familie auf den Erzstuhl von Narbonne und seine Suffragane. Durch
eine Interpretation der sog. ,Querimonia Berengarii*, einer Klageschrift des hauptsachlich
betroffenen Vizegrafen Berengar von Narbonne, gegen den Erzbischof Wifred von
Narbonne, wurden die Praktiken und (kirchen)politischen Hintergriinde dieser VVorgange
durchleuchtet, Zielvorstellungen auf beiden Seiten erhellt und das Instrumentarium zur

Durchsetzung dieser Zielvorstellungen offengelegt.



Ursula Vones-Liebenstein (Frankfurt/M.-Sankt-Georgen): ,,L’attitude des évéques de la
Narbonnensis face au schisme d’Anaclet”, ging aus von der Feststellung Lucien Merlets,
Anaklet 11. habe in Stdfrankreich zahlreiche Anhanger besessen, und untersuchte die
Frage, ob sich die Bischdfe und der Adel der Kirchenprovinz Narbonne im Schisma
bewusst fur die eine oder die andere Seite entschieden hatten. Anders als in Frankreich
oder im Reich spielte dabei nicht die Frage nach der Idoneitét der beiden Pépste eine
Rolle, noch wurde die RechtmaRigkeit der Wahl selbst diskutiert. Entscheidend war einzig
die Haltung des Erzbischofs von Narbonne und papstlichen Legaten, Arnald von Levezou,
zugunsten Innozenz’ 11. Ihm, der schon im April 1130 auf Seiten Innozenz’ stand, gelang
es, sowohl die Bischofe wie auch den Adel fur dessen Sache zu gewinnen, zumal sich der

politische Rivale des Grafen von Toulouse fir Anaklet Il. entschieden hatte.

Beate Schilling (Munchen): ,,Schisme dans I’ordre naissant des chartreux*, befasste sich
mit der Auseinandersetzung, die in den vierziger Jahren des 12. Jhs. die Grande Chartreuse
mit einigen Gemeinschaften, u. a. der in Portes, austrug. Ausgeldst wurde sie durch die
Wahl eines jungen Professen aus Portes, Noél, zum Bischof von Grenaoble. Der
Widerstand gegen diese Wahl, der sich innerhalb des Mutterklosters formierte, fiihrte dort
zugleich zu einem Konflikt innerhalb des Konvents, nachdem einige Monche, die aus
Portes stammten, nach Rom zogen, um sich vor Papst Eugen Il1. Gber ihren Prior Antelm
zu beschweren. Eugen Il1. ergriff ihre Partei und annullierte offenbar nicht nur die Wabhl
Noéls, sondern auch die Malinahmen, die Antelm gegen die rebellischen Brider verhangt
hatte. Dies fuhrte zum Amtsverzicht (oder der Absetzung) Antelms. Das Recht, an den
Papst zu appellieren, hatte gegentiber dem Verbot, das Kloster zu verlassen, wie es in den

Consuetudines vorgeschrieben war, obsiegt.

Claudia Zey (Zurich): ,,L’opposition aux légats pontificaux en France (XI°*-XI1°s.), hob
hervor, dass sich nennenswerte Opposition gegen die Tatigkeit papstlicher Legaten in
Frankreich nur in wenigen, allerdings politisch hochbrisanten Phasen formierte, wie dem
Investiturstreit, dem anakletianischen Schisma, dem Aufkommen der katharischen Haresie
in Sudfrankreich sowie bei diversen ehepolitischen Problemen um das franzdsische
Konigshaus und die Grafenhduser von Vermandois, Champagne, Anjou und Flandern.
Wirkung vermochte diese Opposition nur durch das Zusammenspiel von geistlichen und

weltlichen GroRen zu entfalten. Wer, wie Erzbischof Manasse I. von Reims, die



Rickendeckung weltlicher Firsten verlor, konnte sich nicht behaupten. Seine durch einen
Legaten forcierte Absetzung war flr den franzdsischen Episkopat ebenso einmalig wie
einpragsam und fuhrte im Ergebnis letztlich zu einem guten Einvernehmen zwischen der

romischen und der franzésischen Kirche.

Jean Werckmeister (StraBburg): ,,Le Décret de Gratien (X11° siécle): sa théorie de la guerre
juste contre les hérétiques et sa relation avec la France®, ging auf die Causa 23 des
Decretum Gratiani ein, deren Gegenstand der Gebrauch von Zwangsmafnahmen,
insbesondere der ,,gerechte Krieg*, ist. Das Beispiel, das Gratian hier anfuhrt, ist das der
haretischen Bischofe, gegen die ,,jedes Mittel” recht ist. Der Casus bietet Anlass zu
verschiedenen Vermutungen: Handelt es sich um eine reale Begebenheit (dies scheint
unwahrscheinlich), um eine erfundene Geschichte, die aber auf der personlichen Erfahrung
mit h&retischen Bewegungen beruht (Gratian studierte vielleicht in Laon), einen Bezug auf
den Kampf gegen die Simonie in Italien, oder war es ein rein imaginarer Fall? Sollte man
Gratian als (zumindest theoretischen) Vorldaufer der Kreuzzilige gegen die Héretiker sehen,

die in den folgenden Jahrzehnten geflihrt wurden?

Jean-Charles Bédague (Paris): ,,Grégoire VII contre les évéques de Thérouanne: les
chanoines séculiers de Saint-Omer au secours de la papauté®, wies darauf hin, dass die
Schreiben Gregors VII., Uberliefert im pépstlichen Register, ein wenig vorteilhaftes Bild
der Bischofe von Thérouanne in den 70er und 80er Jahren des 11. Jhs. zeichnen. Vorwiirfe
der Simonie reihen sich an die des Nikolaitismus. Demgegentiiber schildern diese
Dokumente die Sékularkanoniker von Saint-Omer, das etwa zehn Kilometer von der
Bischfsstadt entfernt lag, als ausgesprochen willig zur Unterstutzung der von Gregor
angestrebten Reformmafnahmen. Bei néherer Betrachtung ergibt sich allerdings, dass die
Quellen eine weniger klare Situation belegen, als man zunachst vermuten sollte: Um die
Grinde fur die Unterstltzung der Kanonikergemeinschaft von Saint-Omer durch Gregor
VII. zu erfassen, sind vielmehr die handelnden Personen, familiédre Interessen und lokale

Konflikte zu beriicksichtigen.

Lotte Kéry (Bonn): ,,Urbain |l et la résistance a la création du diocése d’Arras“,
unterstrich, dass Urban 11. aufgrund seiner franzdsischen Herkunft auf die besondere

Unterstitzung der franzdsischen Kirche wéhrend des Schismas zéhlen durfte. Gleichwohl



stie3 er auf mehr oder weniger entschiedenen Widerstand, als er sich hinter die
Bemduhungen zur Errichtung der Didzese Arras stellte; in diesem Zusammenhang stiitzte er
sich auf Kapitel 7 des Dictatus papae. Fiur Erzbischof Rainald von Reims, der sich diesem
Plan widersetzte, ging es nicht nur darum, seine Stellung als Metropolit zur Geltung zu
bringen, sondern auch, die Anspriiche von zwei Kirchen seiner Provinz auszugleichen, von
denen eine, Cambrai, sich auf Reichsboden befand. In den Jahren 1093/94 war die
Autoritat Urbans 11. noch nicht unbestritten. Deshalb ging der Erzbischof von Reims
ausgesprochen behutsam vor, um keine Beschneidung seiner Provinz zu riskieren;
zugleich bemuihte er sich, das Ansehen des gregorianisch gesinnten Papstes nicht zu

schmalern oder den Elekten der Kirche von Arras herabzusetzen.

Cyprien Henry (Paris): ,,Le transfert du siége d’Alet & Saint-Malo. Eléments d’un conflit
entre évéques et papauté”, riickte die Bretagne ins Zentrum seiner Ausfiihrungen. Obwohl
diese Region spatestens seit Ende des 11. Jhs. dem Reformpapsttum treu ergeben war,
geriet Bischof Johannes von Alet in Opposition zum Papst, als ein Konflikt um die
Verlegung seines Bischofssitzes nach Saint-Malo ausbrach. Als Ursprung ist eine vor 1108
gewéhrte Schenkung zu betrachten, mit der Bischof Benedikt ausdrticklich im Sinne der
Kirchenreform die Kirchen Saint-Malo-de-I’Isle und Saint-Malo in Dinan der Abtei
Marmoutier Ubertrug; Paschalis Il. bestatigte die Schenkung 1109. Nach einem ersten
Streit wegen dieser Kirchen zwischen Bischof Donoald und dem pépstlichen Legaten
Girard von Angouléme wurde Bischof Johannes, der unter allen Umstanden Saint-Malo-
de-I’Isle zurlickerlangen wollte, um seinen Bischofssitz dorthin zu verlegen, zunéchst von
Lucius Il. seinesAmtes enthoben. Er floh nach Clairvaux, wurde dort von einer Gruppe um
Bernhard von Clairvaux unterstitzt und triumphierte schlie3lich im Jahre 1146, als Eugen
I11. ihm die Kirche endgliltig Ubertrug. Trotz der Verséhnung herrschten noch eine Zeit

lang Spannungen zwischen Johannes und dem Papsttum.

Ludwig Falkenstein (Aachen, verlesen von R. GroRe): ,,Bemerkungen zum
alexandrinischen Schisma in der Kirchenprovinz Reims*, skizzierte die geographische
Situation der Ditzese Reims, die innerhalb der Kirchenprovinz exzentrisch im Nordosten
lag. Drei der ihr benachbarten Ditzesen: Luttich, Trier und Verdun, gehérten zu einer
anderen Kirchenprovinz (Kéln, Trier) und seit dem 9. Jh. zum ostfrankisch-deutschen

Reich. Wie pépstliche Mandate zeigen, klagten Anhénger Alexanders I11. gegen Beklagte



in schismatischen Didzesen, aber auch Klager aus schismatischen Didzesen gegen
Beklagte in der Kirchenprovinz Reims, ja selbst gegen Beklagte in der eigenen
Kirchenprovinz (Trier). Der Abt von Saint-Remi lieR vor Victor 1V. gegen den Inhaber
einer Préabende in Meerssen klagen, und der Abt von Saint-Vaast klagte 1165 vor Rainald
von Dassel, Erzbischof von Kdln, auf Rickgabe einer Kirche. Auskunft darlber erteilen
die zahlreichen pépstlichen Mandate der Sammlung Arras, Bibl. mun. ms. 964 sowie

einige wenige erhaltene Urkunden.

Olivier Hanne (Aix-en-Provence): ,,Le conflit entre Innocent 111 et le roi de France: une
argumentation pontificale de I’affection et de la déception®, setzte den Akzent auf die
starken Spannungen, denen das Verhaltnis Innocenz’ 111. und Philipps Il. Augustus
ausgesetzt war. In den ungeféahr funfzig Briefen, die sein Register Uberliefert und die
Frankreich betreffen, argumentiert der Papst theologisch, um den Konig zum Einlenken in
der Affare um Ingeborg zu bewegen. Trotz des Konflikts erinnert Innocenz in seinen
Briefen héaufig an die alten Beziehungen, die ihn mit Frankreich verbinden, er unterstreicht
seine besondere Zuneigung zum Koénig und hebt den auRergewohnlichen Charakter des
Konigreichs hervor, in dem die Freiheiten der Kirche stets mehr als in anderen Reichen
verteidigt wurden. Innocenz entwickelt geradezu eine Dialektik der Zuneigung und
Enttduschung, wenn er Philipp Augustus sogar droht, von dem Weg, den sein Vater
Ludwig VII. vorgezeichnet hat, nicht abzuweichen, wolle er nicht grof3es Unheil erleiden.
Das Papsttum wacht dartiber, dass das Konigreich Frankreich seiner Natur treu bleibt,
zumindest der Natur, wie Rom sie definiert, die vom Konig aber nicht akzeptiert werden

kann.

Pascal Montaubin (Amiens): ,,L’opposition des clercs et des laics du royaume de France a
la centralisation pontificale au XI11° siécle®, nahm die Kollation der niederen Pfriinden als
Beispiel fur die papstliche Zentralisierung, die sich in vielen Bereichen des administrativen
und taglichen Lebens sowohl der Kleriker als auch der Laien vor allem seit dem 13. Jh.
bemerkbar machte und das politisch-religiése Gleichgewicht, das sich zuvor eingespielt
hatte, in Frage stellte. Diese Neuerungen fiihrten zu verschiedenen Formen des
Widerstands (Ungehorsam, Prozesse usw.). Nur selten belegt sind die Ereignisse (Konzil
von Bourges 1225, Gravamina von 1247), bei denen Kleriker und/oder die franzosischen

Barone, ja sogar der Konig, die prinzipiellen Griinde fur ihre ablehnende Haltung



darlegten. Ihre Argumente zeigen, dass das gregorianische Modell eine Mentalitat, die an
einer Symbiose zwischen Adel und lokaler Kirche, die Schutz gewahren sollte (hier klingt
das Thema der Eigenkirche an), nicht vollstandig zum Verschwinden bringen konnte.
Deutlich wird auch eine gewisse Feindseligkeit gegen Auslander: Die Italiener betrachtet
man als Kreaturen des Papstes, die das Konigreich in die Armut treiben. Das Bewusstsein,
einer Einheit anzugehoéren, dem Konigreich und der Ecclesia Gallicana, fihrt sogar zu der
Drohung, ein Schisma herbeizufuhren. Unter diesem Blickwinkel erscheint ein Teil der
Argumente, die spater Philipp der Schone in seinem Konflikt mit Bonifaz VIII. vorbringen

sollte, durch diese Entwicklung bereits vorbereitet.

Bernard Barbiche (Paris) zeigte sich in seiner ,,Conclusion* erfreut tiber die gute
Zusammenarbeit zwischen dem DHI Paris und der Ecole des chartes. Er wies darauf hin,
wie wichtig es gewesen sei, auch das 13. Jh. zu behandeln und die vom Géttinger
Papsturkundwerk kinstlich gezogene Grenze, den Pontifikatsantritt Innocenz’ 111. 1198, zu
uberschreiten. Im Gegensatz zur gangigen Meinung und trotz der haufigen Aufenthalte der
Papste in Frankreich gab es in den Beziehungen mit der Kurie hdufig Spannungen. Sie
beschrénkten sich nicht auf das Verhaltnis des Konigs zum Papst (Philipp Il. Augustus),

sondern sind auch auf der lokalen Ebene anzutreffen.

Eine Drucklegung der Beitrége in der Reihe der Studien und Dokumente zur Gallia
Pontificia/Etudes et documents pour une Gallia Pontificia, die ab Band 6 von Droz (Genf)
und Honoré Champion (Paris) vertrieben wird, ist beabsichtigt.

Rolf GroRe

Kontakt:

Prof. Dr. Rolf Grolie

Deutsches Historisches Institut Paris
8, rue du Parc-Royal

F-75003 Paris

E-Mail: rgrosse@dhi-paris.fr



